

# ประวัติความเป็นมาและคติความเชื่อในการสร้าง "พระพุทธสิริเกศมงคล" พระพุทธไสยาสน์วัดเจียงอีศรีมงคลรัตนาราม พระอารามหลวง อำเภอเมืองฯ จังหวัดศรีสะเกษ History and beliefs in creation "Phra Buddha Siriket Mongkhon" Reclining Buddha, Wat Chiang E Si Mongkhon Rattanaram Phra Aram Luang, Muang District, Sisaket Province

ธันยพงศ์ สารรัตน์ 1 พงษ์พัฒน์ ประทุมมา 2 สุจินดา รูปสิงห์ 3 ไพศาล หวนคนึง 4

E-mail: thanyapong.s@sskru.ac.th

โทรศัพท์: 08-1073-1516

#### บทคัดย่อ

บทความนี้ศึกษาประวัติความเป็นมาและคติความเชื่อในการสร้าง "พระพุทธสิริเกศมงคล" พระพุทธไสยาสน์วัดเจียงอีศรี มงคลวราราม พระอารามหลวง อำเภอเมืองๆ จังหวัดศรีสะเกษ ผลการศึกษาพบว่า พระพุทธสิริเกศมงคล หรือ พระพุทธไสยาสน์องค์นี้ ถูกสร้างขึ้นใน พ.ศ.2518 แล้วเสร็จใน พ.ศ.2520 ในสมัยที่พระเกษตรศิลาจารย์ (หนู อุตฺสาโห) เป็นเจ้าอาวาส พระพุทธไสยาสน์สร้าง ขึ้นเพื่อแสดงพุทธประวัติตอนพระพุทธเจ้าเสด็จดับขันธ์ปรินิพพานตามมหาปรินิพพานสูตร ลักษณะบรรทมตะแคงขวา (สีหไสยา) หลับ พระเนตรทั้งสองข้างพระบาทซ้ายทับซ้อนพระบาทขวา หันพระเศียรไปทางทิศตะวันตก มีภาพเขียนพระภิกษุสาวกและพุทธศาสนิกชน นั่งประนมมือแสดงความอาลัยอยู่เบื้องหลัง เชื่อกันว่าพระพุทธเจ้าทรงมีพระสรีระสูง 18 ศอก ซึ่งการสร้างพุทธปฏิมาขนาดใหญ่คงอยู่ ในกรอบแห่งความเชื่อเรื่องพระสรีระเท่าองค์พระพุทธเจ้าเมื่อยังมีพระชนม์ชีพอยู่ และคติการสร้างพระพุทธไสยาสน์นี้น่าจะสร้างขึ้น ตามพุทธประวัติตอนหนึ่งของพระพุทธเจ้าตามแบบพระนอนรุ่นแรกๆ ที่พบในศิลปะอินเดียสมัยคันธาระ ซึ่งถือเป็นการสร้างตามคติ พระพุทธรูปปางปรินิพพานตามพุทธประวัติตอนสำคัญตอนหนึ่งและเป็นพุทธประวัติตอนสุดท้ายของพระพุทธเจ้า ซึ่งพุทธลักษณะ ดังกล่าวคล้ายคลึงกับพระพุทธรูปที่วัดบ้านสร้างเรื่อง วัดป่าถ้ำผึ้ง จังหวัดศรีสะเกษ และวัดบูรพาภิราม จังหวัดร้อยเอ็ด

คำสำคัญ: พระพุทธไสยาสน์, วัดเจียงอีศรีมงคลวราราม พระอารามหลวง

#### Abstract

This article explores the history and beliefs of creation. "Phra Buddha Siriket Mongkhon" Reclining Buddha, Wat Chiang E Si Mongkhon Wararam Phra Aram Luang, Muang District, Sisaket Province The study found that Phra Buddha Siriket Mongkhon or this reclining Buddha image was built in 1975 and completed in 1977 during the period when Phra Kasetsilachan (Nu Utsaho) was the abbot. The reclining Buddha image was built to show the history of the Buddha when the Lord Buddha passed away according to the Mahaparinirvana Sutra. Lie on the right side (Siha Saiya), sleeping on both sides, the left foot overlaps the right foot. turned his head to the west There are paintings of monks and Buddhist monks sitting together in the background to express their condolences. It is believed that the Buddha's body was 18 cubits tall. which the creation of a large Buddha statue remained within the framework of beliefs about the body as the Lord Buddha when he was still alive And

<sup>1</sup> อาจารย์ประจำสาขาวิชาสังคมศึกษา คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏศรีสะเกษ

<sup>้</sup> ครูหัวหน้ากลุ่มสาระการเรียนรู้สังคมศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรม โรงเรียนบ้านหนองจิก สำนักงานเขตพื้นที่การศึกษาประถมศึกษาศรีสะเกษ เขต 4

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ครู คศ.1 โรงเรียนวัดบ้านตาเสา สำนักงานเขตพื้นที่การศึกษาประถมศึกษาบุรีรัมย์ เขต 2

⁴ครูโรงเรียนปรางค์กู่ สำนักงานเขตพื้นที่การศึกษาศรีสะเกษ ยโสธร



# การประชุมวิชาการระดับชาติ ราชภัฏเลยวิชาการ ครั้งที่ 9 ประจำปี พ.ศ. 2566 "งานวิจัยเชิงพื้นที่เพื่อยกระดับเศรษฐกิจมูลค่าสูงของชุมชน"

the motto of creating this reclining Buddha image should be built according to one of the Buddha's biographies of the Lord Buddha, according to the early model of the reclining Buddha image. found in Indian art of the Gandhara period. This is considered to be built according to the motto of the Buddha image in the posture of nirvana according to one of the important chapters of the Buddha's biography and the last chapter of the Buddha's biography. Which the Buddha image is similar to the Buddha image at Ban Sang Ruang Temple Wat Pa Tham Phueng Sisaket Province and Wat Burapha Phiram Roi Et Province

Keywords: Reclining Buddha, Wat Chiang E Si Mongkhon Wararam Phra Aram Luang

## ความเป็นมาของปัญหา

ดินแดนศรีสะเกษเป็นดินแดนแห่งพระพุทธศาสนาที่มีความเจริญมานาน โดยรับรู้ได้จากงานศิลปกรรมเนื่องใน พระพุทธศาสนา ทั้งงานสถาปัตยกรรม ประติมากรรม และจิตรกรรม ปราสาทหินบางส่วนในอาณาบริเวณพื้นที่ถึงแม้จะถูกทิ้งร้างไป แต่ก็เป็นเครื่องยืนยันถึงแรงศรัทธาในพระพุทธศาสนาได้เป็นอย่างดี นอกจากนี้พระพุทธรูปอีกหลายองค์ตามวัดต่างๆ ก็แสดงถึงความ เจริญขอองพระพุทธศาสนาในศรีสะเกษในอดีตด้วยเช่นกัน ซึ่งพุทธศาสนิกชนชาวศรีสะเกษมีศรัทธาและเลื่อมใสในพระพุทธศาสนาได้ สร้างพระพุทธรูปไว้เป็นที่เคารพสักการะแทนองค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าจำนวนมาก

อาณาบริเวณบ้านเมืองศรีสะเกษปรากฏหลักฐานการนับถือพระพุทธศาสนามาตั้งแต่สมัยเขมรก่อนเมืองพระนคร จนถึงเขมร สมัยเมืองพระนครในราวกลางพุทธศตวรรษที่ 12 จนถึงกลางพุทธศตวรรษที่ 18 ควบคู่กับศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ระยะแรกพุทธศาสนา นิกายเถรวาทและนิกายมหายานได้รับการนับถือควบคู่กัน ต่อมานิกายมหายานได้รับการนับถือมากกว่าโดยเฉพาะในรัชสมัยพระเจ้า ชัยวรมันที่ 7 (พ.ศ.1724 – 1761) ที่พระพุทธศาสนาได้รับความนิยมเหนือศาสนาพราหมณ์-ฮินดูเป็นครั้งแรก (วรรณิภา สุเนตา, 2547, พระหล่อ พุทธศิลป์ในพระพุทธศาสนา, 2553 และ พระพุทธรูปและเทวรูป ศิลปะทวารวดี ศิลปะทักษิณ และศิลปะร่วมแบบเขมร, 2555) ทำให้อิทธิพลดังกล่าวขยายเข้ามาในพื้นที่ของบ้านเมืองศรีสะเกษในอดีตในรูปแบบของอโรคยศาล เช่นที่ปราสาททามจาน และ ปราสาทบ้านสมอ ซึ่งพระองค์ได้ทรงถวายหมู่บ้านแก่ศาสนาและให้มีการสร้างวัดขึ้น อิทธิพลของพระพุทธศาสนาทั้งคัมภีร์ คติความ เชื่อ ตลอดจนอิทธิพลทางศิลปกรรมคงจะค่อยๆ มีผลต่อวิถีชีวิตชาวศรีสะเกษรวมถึงงานศิลปกรรมในที่สุด โดยเฉพาะพระพุทธรูปที่เป็น นามธรรมสู่รูปธรรม เพื่อการสัมผัสได้ของศรัทธาพุทธศาสนิกชน เพราะประเพณีการสร้างพระนั้น มีพื้นฐานมาจากความเชื่อและความ ศรัทธาเลื่อมใสในพระสัมมาพุทธเจ้าสีบทอดมาตั้งแต่ครั้งอดีตกาล ซึ่งการสร้างพระพุทธรูปแต่ละยุคแต่ละสมัยจะมีลักษณะที่แตกต่าง กัน รวมถึงมีการสร้างวัดขึ้นใหม่อีกหลายแห่งในสมัยต่อมา โดยเฉพาะภายหลังการยกฐานะจากบ้านเป็นเมืองในสมัยรัตนโกสินทร์

วัดในเขตพื้นที่ของจังหวัดศรีสะเกษปรากฏหลักฐานการสร้างพระพุทธไสยาสน์หรือพระนอนไม่มากนัก พระพุทธไสยาสน์องค์ สำคัญและมีขนาดมหึมา ได้แก่ พระเจ้านิพพานหรือพระเจ้านิพพาน ที่วัดบ้านสร้างเรือง จะแสดงปางหลากหลายที่เป็นคำไทยที่ใช้เรียก พระพุทธรูปที่แสดงอิริยาบถของพุทธประวัติตอนต่างๆ ได้แก่ ปางนอนหงายขณะที่ถวายพระเพลิงพระพุทธสรีระ มีลวดลายมงคล 108 ประการที่ฝ่าพระบาท พระพุทธไสยาสน์ที่สำคัญอีกองค์หนึ่งคือ พระพุทธไสยาสน์วัดป่าถ้ำผึ้ง อำเภอภูสิงห์ อยู่ใต้โขดหินทรายธรรมชาติ องค์พระพุทธไสยาสน์มีขนาดความยาว 10 เมตร สูง 3 เมตร พุทธอิริยาบถบรรทมตะแคงซ้าย พระกรซ้ายวางรองรับพระเศียร เช่นเดียวกับพระพุทะไสยาสน์ปางปรินิพพานวัดเจียงอีสรีมงคลวราราม พระอารามหลวง เป็นพระพุทธไสยาสน์ปางปรินิพพาน ดัง ปรากฏในพุทธประวัติเรื่องการบรรทมอนุฏฐานไสยา (การนอนโดยไม่ลุกขึ้น) ในมหาปรินิพพานสูตรทีฆนิกาย (ดนัย ไชยโยธา, 2540 และ สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส, 2532) และมีพุทธลักษณะและลวดลายจีวรคล้ายกับพระยืนที่วัดบูรพาราม จังหวัดร้อยเอ็ด ซึ่งในการศึกษาครั้งนี้จึงต้องการศึกษาเพื่อรวบรวม และวิเคราะห์ข้อมูลนี้น่าจะมีประโยชน์ในแง่ของการอนุรักษ์และ รักษาสภาพดั้งเดิมไว้ เนื่องจากวัดนี้ยังขาดผู้ศึกษาจึงเป็นการสมควรที่จะศึกษาเพื่อรักษาหลักฐานทางศิลปกรรมไว้และให้ผู้ที่สนใจใน เรื่องคติพระพุทธรูปนอนได้ศึกษาต่อยอดต่อไป และอาจเป็นประโยชน์ต่อการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมในอนาคต



จากการสำรวจงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับการศึกษาเรื่องพระพุทธไสยาสน์ที่ประดิษฐานภายในวัดเจียงอีศรีมงคลวราราม พระ อารามหลวง พบว่าไม่มีผู้ศึกษา เนื่องจากยังไม่มีผู้ที่รู้จักและพบเห็นมากนัก แต่มีงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับมรดกทางวัฒนธรรมในวัดแห่งนี้ ที่กล่าวถึงองค์พระพุทธไสยาสน์นี้อยู่บ้าง เช่นงานของธันยพงศ์ สารรัตน์ และคณะ (2562) เรื่อง "ความสำคัญของทรัพยากรทาง วัฒนธรรมภายในวัดเจียงอีศรีมงคลวราราม พระอารามหลวง อำเภอเมืองฯ จังหวัดศรีสะเกษ" งานของสำลี ศรปัญญา (2544) เรื่อง "รวมศาสนสถานโบราณในจังหวัดศรีสะเกษ" ที่ให้ความรู้พื้นฐานเกี่ยวกับโบราณวัตถุสถานภายในวัด และงานศึกษาเรื่องพระพุทธ ใสยาสน์ในพื้นที่อื่นๆ ของจังหวัดศรีสะเกษ เช่นงานของธันยพงศ์ สารรัตน์ (2562). "พระเจ้านิพพานและลวดลายมงคล 108 ประการ ที่ฝ่าพระบาท วัดบ้านสร้างเรื่อง อำเภอเมืองฯ จังหวัดศรีสะเกษ" งานของพระครูสารภัทรกิจ (พานิช ดวงมณี) (2561). เรื่อง ศึกษาคติ การสร้างพระพุทธรูปขนาดใหญ่ในสังคมไทย กรณ์ศึกษาจังหวัดศรีสะเกษ" งานของเทียม นาคขาว (2511) เรื่อง "ประวัติพระพุทธ ใสยาสน์ วัดป่าโมก อำเภอป่าโมก จังหวัดอ่างทอง" งานของศักดิ์ชัย สายสิงห์ (2554) เรื่อง "พระพุทธรูปสำคัญและพุทธศิลป์ใน ดินแดนไทย" งานของสมมรอด กั้วพิศมัย (2553) เรื่อง "มรดกประติมากรรม" งานของสมบัติ จำปาเงิน (2545) เรื่อง "พระพุทธ ปฏิมาเมืองไทย" ซึ่งคณะผู้เขียนได้ศึกษาวิธีการศึกษาเพื่อนำมาประยุกต์ใช้ในการศึกษาครั้งนี้ รวมถึงงานของสาวิตรี พิสณุพงศ์ (2561) เรื่อง "พระพุทธไสยาสน์และลวดลายมงคล 108 ประการบนผ่าพระบาท วัดพระพุทธโจลนิพเปียน กรุงอุดงค์มีชัย ประเทศกัมพูชา" งานของอลงกรณ์ ประมวญทรัพย์ (2558) เรื่อง 'พุทธปฏิมาไสยาสน์ขนาดใหญ่ในดินแดนไทย : คติการสร้างที่ปรับเปลี่ยนและ ความสัมพันธ์กับขนาดการสร้าง" งานโชติรัตน์ สมบุญ (2556) เรื่อง "พระนอนวัดขุนอินทประมูล จังหวัดอ่างทอง และศิลปกรรม ต่อเนื่อง : รูปแบบและคตินิยมในการสร้าง" งานของพชรพร งามสินจำรัส (2558) เรื่อง "ศิลปกรรมและรูปทรงสันนิษฐานวัดพระนอน ตำบลคลองสวนพลู อำเภอพระนครศรีอยุธยา จังหวัดพระนครศรีอยุธยา" งานขอิงปรีชาวุฒิ อภิระติง (2561) เรื่อง "ประติมานวิทยา ของพระพุทธไสยาสน์ในศิลปะทวารวดีอีสาน" ซึ่งกลุ่มงานข้างต้นได้ศึกษาวิเคราะห์พระพุทธไสยาสน์ในพื้นที่อื่นๆ ของประเทศไทยและ ประเทศใกล้เคียงที่มีพุทธลักษณะใกล้เคียงกับองค์พระพุทธรูปที่เป็นกรณีศึกษานี้

## วัตถุประสงค์ของการวิจัย

เพื่อศึกษาประวัติความเป็นมาและคติความเชื่อของการสร้างพระพุทธไสยาสน์วัดเจียงอีศรีมงคลวราราม พระอาราม อำเภอ เมืองๆ จังหวัดศรีสะเกษ

## ขอบเขตการวิจัย

## 1.ขอบเขตด้านเนื้อหา

งานวิจัยนี้มุ่งศึกษาเฉพาะประวัติความเป็นมาและคติความเชื่อของการสร้างพระพุทธไสยาสน์วัดเจียงอีศรีมงคลวราราม พระ อาราม อำเภอเมืองๆ จังหวัดศรีสะเกษ

## 2.ขอบเขตด้านพื้นที่

ศึกษาเฉพาะพระพุทธใสยาสน์วัดเจียงอีศรีมงคลวราราม พระอาราม อำเภอเมืองฯ จังหวัดศรีสะเกษ

## ทฤษฎี สมมติฐาน และกรอบแนวคิดของการวิจัย

การสร้างพระพุทธไสยาสน์หรือพระพุทธรูปในอิริยาบถนอนนั้นเกิดขึ้นครั้งแรกในอินเดีย เพื่อแสดงถึงพุทธประวัติตอนพระ พุทธเจ้าเสด็จดับขันธ์ปรินิพพาน ลักษณะของพระพุทธรูปอยู่ในพระอิริยาบถนอนตะแคงขวาหรือสีหไสยาสน์บนแท่นบรรทม พระเนตร หลับทั้งสองข้าง พระเศียรวางไปทางเหนือ พระพักตร์หันไปทางทิศตะวันตก มักมีเหล่าพระภิกษุสาวกแสดงความอาลัยอยู่เบื้องหน้า สำหรับประเทศพม่า ไทย ลาว และกัมพูชา เมื่ออิทธิพลพระพุทธศาสนาจากอินเดียและศรีลังกาเข้ามา การสร้างพระพุทธไสยาสน์ได้ เกิดการพัฒนารูปแบบแตกต่างกันไปในแต่ละประเทศ ทั้งยังมีการรับและส่งอิทธิพลให้แก่กันมาโดยตลอด โดยเฉพาะประเทศไทยและ ประเทศกัมพูชาที่มีประวัติความสัมพันธ์กันทางประวัติศาสตร์และวัฒนธรรม ทั้งในเรื่องศาสนาและรูปแบบศิลปกรรม ซึ่งพระพุทธสิริ



เกศมงคล เป็นนามของพระพุทธไสยาสน์ภายในวัดเจียงอีศรีมงคลวราราม พระอารามหลวง เป็นพระพุทธไสยาสน์ที่สำคัญองค์หนึ่งของ จังหวัดศรีสะเกษ ปรากฏประวัติการสร้างที่แน่นอนคือ พ.ศ.2518 แล้วเสร็จใน พ.ศ.2520 ในสมัยที่พระเกษตรศิลาจารย์ (หนู อุตฺ สาโห) เป็นเจ้าอาวาส ซึ่งเป็นพระสงฆ์ที่มีภูมิลำเนาเดิมจากฝั่งธนบุรี กรุงเทพมหานคร และมีบรรพชนชากพระนครศรีอยุธยา ซึ่งอาจ เป็นเหตุผลที่ทำให้คติและรูปแบบการสร้างพระไสยาสน์จากวัฒนธรรมส่วนกลางเข้าไปมีอิทธิพลได้ โดยเฉพาะตั้งแต่ตั้งแต่สมัยอยุธยา เป็นต้นมา ด้วยเพราะมีพระนอนขนาดใหญ่หลายองค์ เช่น พระนอนวัดป่าโมก จังหวัดอ่างทอง พระนอนวัดขุนอินทรประมูล ต่างก็ สร้างขึ้นในสมัยกรุงศรีอยุธยาทั้งนั้น เพราะชาวบ้านชาวเมืองในยุคนั้นนิยมสร้างพระนอนที่มีขนาดใหญ่กว่าพระพุทธรูปปางอื่นๆ (ประทีป ทองเปลว, 2544)

จากกรอบแนวคิดดังกล่าวจึงทำให้ผู้สนใจศึกษาประวัติความเป็นมาและคติความเชื่อในการสร้างพระพุทธไสยาสน์ ที่มีความ ชำรุดทรุดโทรมบ้าง แต่ลักษณะทางประติมาณวิทยาขององค์พระพุทธรูปยังค่อนข้างสมบูรณ์

## วิธีดำเนินการวิจัย

- 1. สำรวจภาคสนามเพื่อเก็บข้อมูลประวัติและลักษณะทางศิลปกรรมและความเชื่อที่เกี่ยวเนื่องด้วยองค์พระพุทธไสยาสน์
- 2. วิเคราะห์และเปรียบเทียบคติความเชื่อในการสร้างพระพุทธไสยาสน์กับรูปแบบที่ปรากฏในจังหวัดศรีสะเกษและจังหวัด ใกล้เคียง
- 3. สรุปและวิเคราะห์เปรียบเทียบคติความเชื่อในการสร้างพระพุทธไสยาสน์กับรูปแบบที่ปรากฏในจังหวัดศรีสะเกษและ จังหวัดใกล้เคียง

## ผลการวิจัย

วัดเจียงอีศรีมงคลวราราม พระอารามหลวง ตั้งอยู่ที่ถนนศรีสุมังค์ ตำบลเมืองใต้ อำเภอเมืองฯ จังหวัดศรีสะเกษ เป็นวัดที่มี ความสวยงามร่มรื่น มีศิลปกรรมที่สำคัญคือ พระพุทธรูป ลายบานประตู และลายบานหน้าต่างอุโบสถ บริเวณวัดรอบข้างก่อสร้างพุทธ สาสนาคารเป็นระเบียบ จนได้เป็นวัดพัฒนาตัวอย่างของจังหวัดศรีสะเกษ

ความเป็นมาของวัดเริ่มตั้งแต่ชื่อวัดและชื่อชุมชน กล่าวคือ ในสมัยกรุงศรีอยุธยาเป็นราชธานีของไทย พระยาช้างเผือกของสม เด็จพระเจ้าเอกทัศน์แตกโรงช้างหนีแล้วมุ่งหน้าทางทิศตะวันออกเข้าเขตจังหวัดศรีสะเกษ ทหารนายกองจับช้างติดตามมาทันที่ลำธาร แห่งหนึ่ง แต่จับพระยาซ้างไม่ได้ ชาวบ้านจึงเรียกลำธารนั้นว่า "ห้วยทับทัน" เพราะกองทัพจับช้างตามมาทันช้างที่นั่น หัวหน้าหมู่บ้าน ได้พากันช่วยตามจับช้างได้แถวเชิงภูเขาดงรักในเขตอำเภอกันทรลักษ์ จึงนำกลับมาโดยมีชาวส่วยช่วยนำส่งช้าง ชาวบ้านจึงเรียกชื่อบ้า นั้นว่า บ้านสงสางหรือส่งช้าง หรือนำส่งช้างนั่นเอง (ปัจจุบันเรียกว่าบ้านเขิน) และเมื่อนำพระยาซ้างมาถึงหมู่บ้านใหญ่แห่งหนึ่ง ซ้างได้ ล้มป่วยลง รักษาพยาบาลหายดีแล้วจึงออกเดินทางต่อไป ชาวบ้านจึงเรียกหมู่บ้านนั้นว่า "บ้านเจียงอี" ซึ่งเป็นภาส่วน คำว่า "เจียง" แปลว่า "ช้าง"คำว่า "อี" แปลว่า "ป่วย" บ้านเจียงอี คือ บ้านข้างป่วย วัดที่ตั้งอยู่ก็เรียกว่าวัดเจียงอีมาถึงปัจจุบัน และเป็นวัดเก่าแก่ วัดหนึ่งในจังหวัดศรีสะเกษ (ประวัติวัดเจียงอีฯ, 2560 และ แหล่งศิลปกรรมจังหวัดศรีสะเกษ, 2560) ซึ่งวัดเจียงอี เป็นพระอาราม หลวงชั้นตรีชนิดสามัญ สังกัดคณะสงฆ์มหานิกาย สร้างเมื่อ พ.ศ.2330 ได้รับพระราชทานวิสุงคามสีมาเมื่อวันที่ 2 กุมภาพันธ์ 2499 และได้รับการสถาปนาขึ้นเป็นพระอารามหลวงเมื่อวันที่ 26 ตุลาคม 2513 เป็นพระอารามหลวงแห่งแรกของจังหวัดศรีสะเกษ

พระพุทธสิริเกศมงคล เป็นพระนอนที่มีความงามเป็นเอก ซึ่งจะแตกต่างจากพระพุทธรูปประจำวันอังคารหรือปางไสยาสน์ (ปางโปรดอสุรินทราหู) มีลักษณะอิริยาบถนอนตะแคงขวา (สีหไสยาสน์) พระบาททั้ง 2 วางทอดยางซ้อนเสมอกัน พระบาทซ้ายทับ พระบาทขวา (ชัยมงคล, 2546) เป็นการสร้างพระพุทธรูปโดยการปั้นปูนจากการก่ออิฐพอกปูน แล้วจึงตกแต่งด้วยปูนปั้น เรียกว่า พระพุทธรูปก่ออิฐถือปูน พระองค์นี้เป็นพระพุทธไสยาสน์ พระไสยาหรือพระเจ้านิพพาน (กรมวิชาการ กระทรวงศึกษาธิการ, 2519) ปางปรินิพพานยาว 27 เมตร โดยคุณแม่อูบ ภวภูตานนท์ สมทบทุนสร้างถวายในพระวิหารพระพุทธไสยาสน์ มีพระบรมสารีริกธาตุทรง



# การประชุมวิชาการระดับชาติ ราชภัฏเลยวิชาการ ครั้งที่ 9 ประจำปี พ.ศ. 2566 "งานวิจัยเชิงพื้นที่เพื่อยกระดับเสรษฐกิจมูลค่าสูงของชุมชน"

\_\_\_\_\_ บรรจุอยู่ในพระเศียร พระพุทธไสยาสน์องค์นี้เป็นมรดกทางศิลปะ ผู้ทำเป็นช่างฝีมือจากช่างคนไทยผสมกับช่างประเทศลาว โดยเริ่ม สร้างเมื่อ พ.ศ.2518ในสมัยที่พระเกษตรศิลาจารย์ (หนู อุตฺสาโห) เป็นเจ้าอาวาส เพราะท่านกล่าวว่า "ในวัดเจียงอีแห่งนี้นั้นมี พระพุทธรูปสำคัญหลายปางแล้ว ขาดแต่ปางไสยาสน์ จึงได้มีการสร้างขึ้น และสร้างวิหารให้ภายหลังด้วย" (ประวัติวัดเจียงอี, 2560) พระองค์นี้สร้างเสร็จเมื่อ พ.ศ.2520 และมีพระปรมาภิไธยย่อ ภ.ป.ร.พระพุทธรูปองค์นี้เป็นพระประธานอยู่ภายในพระวิหารซึ่งตั้งอยู่ บริเวณด้านทิศเหนือของวัด หันพระเศียรไปทางทิศตะวันตก เป็นพระนอนก่ออิฐถือปูน ประทับอยู่ในอิริยาบถท่านอนแบบสีหไสยาสน์ คือนอนตะแคงขวา พระหัตถ์ซ้ายวางราบไปบนพระวรกายเบื้องซ้ายที่อยู่ด้านบน ส่วนพระหัตถ์ขวาวางแนบกับพื้น พระเขนยเป็นผ้าพับ ซ้อนกันรองรับพระเศียร รูปแบบลักษณะพระเศียรมีพระอุษณีษะทำเป็นมวยผมเหมือนมนุษย์ตามแบบศิลปะคันธารราษฎร์หรือสกุล ช่างคันธาระ (พุทธศตวรรษที่ 7-12) มีลักษณะค่อนไปทางเทพเจ้ากรีก ทุกอย่างมีความเหมือนจริงในลักษณะมนุษย์ (เชษฐ์ ติงสัญชลี, 2550, สุจิตต์ วงษ์เทศ, 2540 และเกษมสุข ภมรสถิต) หรือถ้าพูดตามภาษาชาวบ้านว่า พระเศียรรูปลักษณะคล้ายกรวยไอศกรีม (พระ ครูวิจิตรปัญญาธร, 2565) ไม่ได้ทำเป็นรูปรัศมีสูงคล้ายเปลวไฟ พระพักตร์รูปไข่ หลับพระเนตร พระขนงโก่งเป็นรูปโค้ง พระนาสิกโค้ง เป็นสันปลายงุ้ม แย้มพระโอษฐ์ละไม มีปล้องพระศอ 3 ปล้อง บริเวณเส้นรอบนอกของพระกรอ่อนช้อยรับกับองค์พระวรกายที่เพรียว ยาวมาก ทรงจีวรห่มเฉียง ปลายสังฆาฏิตัดตรงลากลงมาบนพระอังสาซ้ายยาวจนถึงพระนาภี มีการคาดรัดประคด และจึงปล่อยชายผ้า ด้านหน้าตกลงมาแบบหน้านาง ปลายสุดของจีวรปล่อยตกลงมายาวถึงพระชงฆ์ ประทับไสยาสน์บนฐานดอกบัว ไม่มีไรพระมัสสุ พระ บาทซ้ายและขวาวางซ้อนเสมอกัน จีวรทำเป็นกลีบลายเส้นทั่วพระวรกายเช่นเดียวกับวัดพระยืน วัดบูรพาภิราม จังหวัดร้อยเอ็ด ดังกล่าวสอดคล้องกับข้อเสนอของศาสตราจารย์ หม่อมเจ้าสุภัทรดิศ ดิศกุล บางส่วนที่กล่าวถึงพระพุทธรูปสมัยรัตนโกสินทร์ที่มีการ แก้ไขพระพุทธรูปให้เหมือนสามัญชนยิ่งขึ้นทุกที แม้ว่าจะต้องรักษาพระพุทธลักษณะที่สำคัญบางประการไว้ เป็นต้นว่า พระรัศมีเป็น เปลว พระเกตุมาลา พระเกสาที่ขมวดเป็นปม ใบพระกรรณยาว และเครื่องทรงสีจีวร เป็นต้น (หม่อมเจ้าสุภัทรดิศ ดิศกุล, 2518) ลักษณะดังกล่าวมีความคล้ายคลึงกันกับพระนอนที่วัดป่าถ้ำผึ้ง แต่วัดป่าถ้ำผึ้งจะอ่อนซ้อยและละเอียดมากกว่า โดยหนุนรองรับโดย พระเขนยที่เป็นรุปร่างคล้ายกระบอก 2 ชั้น ลักษณะพระเศียรมีการประดับเม็ดพระศกที่มีขนาดเล็ก มีพระอุษณีษะเป็นปุ่มนูนแต่ไม่มี รัศมีคล้ายเปลวไฟ ส่วนพระเจ้านิพพานที่วัดบ้านสร้างเรื่องจะมีความคล้ายคลึงกัน คือรูปแบบของลายจีวร พระเศียร เพียงแต่ต่างกันที่ มุทรา อาการท่านอน และลวดลายมงคล 108 ประการที่ผ่าพระบาทเท่านั้น ข้างต้นล้วนเป็นงานศิลปกรรมแบบท้องถิ่นที่สร้าง เลียนแบบเรื่องราวตามพุทธประวัติ ซึ่งคำว่า "ไสยาสน์" หมายถึง นอน หรือ ใช้เรียกพระพุทธรูปท่านอนหรือปางนอนว่าพระไสยาสน์ (ดนัย ไชยโยธา, 2535 และ กรมศิลปากร, 2519) หรือชื่อพระพุทธรูปปางหนึ่งอยู่ในอิริยาบถนอนตะแคงขวา หลับพระเนตร พระเศียร หนุนพระเขนย พระหัตถ์ซ้ายทอดทาบไปตามพระวรกายเบื้องซ้าย พระหัตถ์ขวาหงายวางอยู่ที่พื้นข้างพระเขนย พระบาททั้ง 2 ตั้งซ้อน กัน (ราชบัณฑิตยสถาน, 2556)







ภาพที่ 1,2,3,4,5,6 พุทธลักษณะของพระพุทธสิริเกศมงคลและภาพเขียนภายในวิหาร



ภาพที่ 7,8,9 การสื่อความหมายทางวัฒนธรรมภายนอกวิหาร

จึงกล่าวได้ว่า พระพุทธรูปปางต่างๆ ที่เกิดขึ้นในพระพุทธศาสนา ล้วนเกิดจากพุทธประวัติสำคัญในแต่ละตอน จึงเกิดคติการ สร้างพระพุทธรูปปางต่างๆ ขึ้นมา โดยคติการสร้างพระนอนรุ่นแรกๆ เกิดขึ้นในประเทศอินเดียสมัยคันธาระ เป็นการสร้างตามคติ พระพุทธรูปปางปรินิพพาน ซึ่งในพระพุทธประวัติตอนสำคัญตอนหนึ่งของพระพุทธเจ้าที่กล่าวถึงเหตุการณ์ในตอนนี้ว่า เมื่อวันใกล้เวลา เสด็จดับขันธ์ปรินิพพาน พระพุทธองค์เสด็จถึงป่าสาลวัน เมืองกุสินารา มีพระพุทธดำรัสให้พระอานนท์ปูอาสนะ พระเศียรหันไปทางทิศ อุดร (ทิศเหนือ) ณ ระหว่างสาลพฤกษ์คู่หนึ่ง แล้วบรรทมเหนือพระแท่นนั้นด้วยพระอาการที่เรียกว่าสีหไสยาสน์คือตะแคงขวา พระ บาททั้งสองตั้งเหลื่อมกัน หมายพระทัยว่าจะไม่ลุกขึ้นอีก พระพุทธองค์เสด็จดับขันธ์ปรินิพพานโดยสีหไสยาสน์และในปัจจุบันมีการ สร้างพระพุทธรูปปางต่างๆ เพิ่มขึ้นอีกหลายปาง ซึ่งจะปรากฏปางพระนอนนั้นด้วยกัน 5 ปาง คือ ปางสรงสุบิน ปางโปรดอสุรินราหู ปรางทรงพยากรณ์ ปรางโปรดสุภัททะ และปางปรินิพพาน แต่ในที่นี้จะกล่าวถึงแต่เพียงปางปรินิพพานเท่านั้น เพราะมีพุทธลักษณะ ตรงกับพระพุทธไสยาสน์วัดเจียงอีฯ คือ มีพระอิริยาบถนอนตะแคงข้างขวา หลับพระเนตร พระเศียรหนุนพระเขนย พระหัตถ์ช้ายทอด ทาบไปตามพระกายเบื้องซ้าย พระหัตถ์ขวาหายวางอยู่ที่พื้นข้างพระเขนย พระบาททั้ง 2 ตั้งซ้อนกัน อย่างไรก็ตาม ผู้เขียนขอสรุป เบื้องต้นว่าคติการสร้างพระนอนวัดเจียงอีฯ นั้น น่าจะสร้างขึ้นตามพุทธประวัติตอนปรินิพพานของพระพุทธเจ้าตามแบบพระนอนรุ่น แรกๆ ที่พบในศิลปะอินเดียสมัยคันธาระ เมื่อพระพุทธเจ้าเสด็จดับขันธ์ปรินิพพาน ณ สาลวัน โปรดให้พระอานนท์ปูลาดพระแท่น ระหว่างต้นสาละคู่ให้มีเบื้องพระเศียรหันไปทางทิศเหนือ ครั้งเรียบร้อยแล้วก้ประทับสีหไสยาสน์โดยเบื้องขวา ตั้งพระบาทเหลื่อมพระ บาท ทรงมีสติสัมปชัญญะบริบูรณ์ และตั้งพระทัยว่าจะไม่เสด็จลุกขึ้นอีก ซึ่งพระสัมมาสัมพุทธเจ้าเสด็จดับขันธ์ปรินิพพานในวันเพ็ญ เดือนวิสาขะ (เดือน 6) ก่อนพุทธศักราช 1 ปี มีภาพเขียนเกี่ยวกับเหล่ามหาชนพุทธบริษัททั้งหลายที่ประชุมกันอยู่ ณ สาลวันนั้นต่าง เศร้าโศกรำพัน การถวายพระเพลิงได้จัดขึ้น ณ มกุฏพันธนเจดีย์ กรุงกุสินารา แคว้นมัลละในวันแรม 8 ค่ำ เดือน 6 (วันอัฏฐมี) หลังจาก



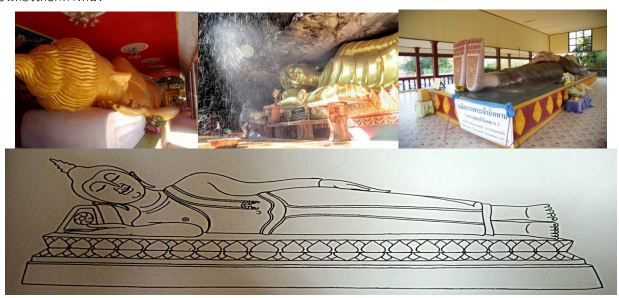
ถวายพระเพลิงเสร็จแล้ว 3 เดือน คณะสงฆ์ได้สังคายนาพระไตรปิฎก การทำปฐมสังคายนาใช้เวลา 7 เดือน (โอม รัชเวทย์, 2547) ซึ่ง สัมพันธ์กับรูปแบบท่าทางการนอนของพระไสยาสน์วัดเจียงอีฯ ด้วย ดังนั้นพระนอนวัดเจียงอีฯ อาจจะสร้างขึ้นตามคติพระพุทธรูปปาง ปรินิพพานตามพุทธประวัติตอนสำคัญตอนหนึ่งและเป็นพุทธประวัติตอนสุดท้ายของพระพุทธเจ้า





ภาพที่ 10,11 พระยืนจังหวัดร้อยเอ็ดกับการเปรียบเทียบลายริ้วของจีวร และเศียรพระพุทธรูปศิลปะคันธาระ

นอกจากนี้บริเวณองค์พระยังถูกประดับด้วยพระพุทธรูปปางต่างๆ เช่น พระพุทธรูปประจำวันเกิด องค์พระศรีอริยเมตไตรย บริเวณปลายพระบาท ส่วนผนังด้านนอกฝั่งติดถนนด้านทิศเหนือเป็นภาพเขียนเหมือนพระไสยาสน์ปูนปั้นภายในพระวิหาร แต่หันหน้า ไปทางทิศตะวันออก มีภาพเทพพนม และภาพพระพุทธรูปสำคัญปางมารวิชัย ที่อาจเป็นพระพุทธรูปสำคัญของวัดเจียงอีฯ คือ พระ แก้วศรีวิเศษ (องค์สีนิล) และองค์พระพุทธชินราชจำลอง (ไม่มีซุ้มเรือนแก้ว) ที่ถือเป็นการประชาสัมพันธ์เรื่องศาสนวัตถุของวัดเพื่อการ ท่องเที่ยวได้อีกทางหนึ่ง



ภาพที่ 12,13,14,15 พระพุทธไสยาสนในจังหวัดศรีสะเกษ และลายเส้นพระพุทธรูปปางปรินิพพาน

## อภิปรายผล

พระพุทธไสยาสน์ คือ พุทธลักษณ์ในปางพระนอน 5 ปาง คือ ปางทรงสุบิน ปางโปรดอสุรินราหู ปรางโปรดสุภัททะ และปาง ปรินิพพาน ซึ่งสอดคล้องกับงานศึกษาของโขติรัตน์ สมบุญ (2556) แต่ไม่สอดคล้องกับงานศึกษาของอรุณรัตน์ วิเชียรเขียว (2554) ที่ กล่าวถึงบริบทในพื้นที่ล้านนาไว้ว่า "ชาวล้านนาเรียกพระพุทธไสยาสน์ว่า "พระนอน" มิได้หมายถึงการที่พระพุทธเจ้าเสด็จดับขันธ์ ปรินิพพาน เชื่อว่า พระพุทธเจ้าเสด็จมาโปรดสัตว์ทั่วดินแดนล้านนาไปถึงดินแดนประเทศสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาวถึง เมืองเชียงรุ่ง หรือแคว้นสิบสองพันนา พระพุทธองค์ทรงประทับแรมในสถานที่ต่างๆ ซึ่งพระสงฆ์นำมาแต่งเป็นตำนานพระเจ้าเลียบโลก ซึ่งพระพุทธรูปวัดนี้มีความศักดิ์สิทธิ์เหมือนมีชีวิต สอดคล้องกับงานของปฐม หงส์สุวรรณ (2554) ที่ว่า ในสังคมไทยมีคติการนับถือ พระพุทธรูปปรากฏอยู่ในหลายท้องถิ่น ซึ่งบางครั้งถูกเรียกว่ารูปพระเจ้า ทั้งนี้พระพุทธรูปอาจทำขึ้นจากวัสดุหลากหลายประเภท ดังเช่น ข้าว ไม้ หิน โลหะ เป็นต้น พระพุทธรูปในความคิดของผู้คนในสังคมไทยนั้นเชื่อว่าเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ควรแก่การเคารพบูชา อีก ทั้งยังมีอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์ มีอำนาจในการบันดาลสิ่งต่างๆ ให้แก่มนุษย์ได้ พระพุทธรูปเปรียบเสมือนเป็นอารักษ์บ้านอารักษ์เมือง รวมทั้งยังเป็นตัวแทนของพระพุทธเจ้าที่ยังคงดำรงอยู่ในชุมชนบ้านเมืองด้วย เช่นนี้ในวัฒนธรรมไทยจึงมีการปฏิบัติต่อพระพุทธรูป



เสมือนว่ามีชีวิต ซึ่งพระพุทธรูปปางไสยาสน์วัดเจียงอีฯ มีพุทธลักษณะเป็นพระพุทธรูปในบริบทของพุทธประวัติ ตอนสุดท้ายสอดคล้อง กับงานของพชรพร งามสนจำรัส (2559) ที่ว่า "พระพุทธรูปปูนปั้นปางปรินิพพาน แสดงให้เห็นว่าอาจจะมีการสืบเนื่องคติมาจากช่วง ก่อนพุทธศตวรรษที่ 19 หรือช่วงศิลปะอินเดียสมัยคันธาระ ศิลปะทวารวดี และศิลปะลังกา ซึ่งการแสดงปางอาจมีความเกี่ยวข้องกับ ้เรื่องทิศในการสร้างพระนอนนั้นคือเรื่องของทิศหัวนอน-ตีนนอน และมีการประทับแบบสีหไสยาสน์ที่สอดคล้องกับงานศึกษาของปรีชา วุฒิ อภิระดิง (2561) และ ไขศรี ศรีอรุณ (2541) ที่ว่า "การประทับแบบสีหไสยาสน์ อิริยาบถไสยาสน์ หรือการนอนสีหไสยาสน์ หมายถึงท่านอนของพระยาราชสีห์ เป็นอรอยาบถหรือท่านอนอันเลิศของพระพุทธเจ้า ไม่ว่าจะเป็นพุทธกิจปกติของพระพุทะองค์ หรือ โดยเฉพาะตอนปรินิพพาน หรือท่านอนตะแคงขวาโดยซ้อนพระบาทเหลื่อมกัน เพื่อไม่ให้เกิดการกดทับ เกิดความสบาย ทั้งพระชานุ และข้อพระบาท ซึ่งท่านอนดังกล่าวถือได้ว่าเป็นท่านอนที่ถูกสุขลักษณะตามหลักสรีระศาสตร์ในปัจจุบัน และมีพุทธลักษณะที่ใกล้เคียง กับพระพุทธรูปปางไสยาสน์องค์สำคัญอื่นๆ เช่น พระนอนวัดขุนอินทประมูล ดังข้อเสนอของเทียม นาคขาว (2511) และโชติรัตน์ สม บุญ (2556) ที่ว่า "พระนอนวัดขุนอินทรประมูลเป็นพระนอนก่ออิฐถือปูน พระพักตร์หันไปทางทิศเหนือ พระเศียรหันไปทางทิศ ตะวันออก ประทับอยู่ในอิริยาบถท่านอนแบบสีหไสยาสน์ คือ นอนตะแคงขวา พระหัตถ์ซ้ายวางราบไปบนพระวรกายเบื้องซ้ายที่อยู่ ด้านบน ส่วนพระหัตถ์ขวาตั้งขึ้นรองรับพระเศียรโดยมีพระเขนยวางรองรับพระหัตถ์ขวาและพระเศียรอีกชั้นหนึ่ง พระเขนยมีรูป ทรงกระบอก 3 ใบซ้อนกันโดยรูปแบบลักษณะพระเศียรมีการประดับเม็ดพระศกที่มีขนาดเล็ก ด้านบนพระอุษณีษะ รูปรัศมีสูงมาก คล้ายกับเปลวไฟ พระพักตร์รูปไข่ แหงนขึ้นมองไปบนท้องฟ้า พระขนงโก่งเป็นรูปโค้ง พระนาสิกโค้งเป็นสัน ปลายงุ้ม แย้มพระโอษฐ์ ละไม บริเวณเส้นรอบนอกของพระกรอ่อนช้อยรับกับองค์พระวรกายที่เพรียวยาวมาก ทรงจีวรห่มเฉียง ปลายสังฆาฏิตัดตรงตกลงมา บนพระอังสาซ้ายยาวจนถึงพระนาภี มีการคาดรัดประคดแล้วจึงปล่อยชายผ้าด้านหน้าตกลงมาแบบหน้านาง ปลายสุดของจีวรปล่อย ยาวตกลงมายาวถึงพระชงฆ์ ด้านหลังมีภาพเขียนคนโศกเศร้าเช่นเดียวกับพระนอนวัดบวรนิเวศวิหาร ทั้งนี้พระพุทธปฏิมาไสยาสน์ ขนาดใหญ่โดยส่วนมาก แล้วคงหมายถึงปางปรินิพพานเป็นหลัก นับตั้งแต่ช่วงปลายสมัยอยุธยาจนถึงต้นกรุงรัตนโกสินทร์ โดยเป็นการ แสดงถึงพุทธปฏิมาไสยาสน์ฉลองพระองค์พระพุทธเจ้าที่แสดงพระสรีระเท่าพระองค์จริงในปางปรินิพพานและหันพระเศียรไปทางทิศ ตะวันตก ซึ่งอาจหมายถึงปางปรินิพพานด้วยทิศตะวันตก ด้วยทิศตะวันตกเป็นทิศแห่งความตายตามคติดั้งเดิม ซึ่งดังกล่าวสอดคล้องกับ แนวคิดของพิเศษ เจียจันทร์พงษ์ (2546) ด้วย

## สรุปผลการวิจัย

พระพุทธไสยาสน์วัดเจียงอีฯ เป็นพระพุทธไสยาสน์ที่สำคัญองค์หนึ่งของจังหวัดศรีสะเกษ ปรากฏประวัติการสร้างที่แน่นอน คือ พ.ศ.2518 แล้วเสร็จใน พ.ศ.2520 ในยุคที่พระเกษตรสีลาจารย์ (หนู อุตุสาโห) เป็นเจ้าอาวาสที่มาจากกรุงเทพฯ อันน่าจะเป็นผลให้ ศิลปกรรมและศิลปวัฒนธรรมจากส่วนกลางได้ส่งทอดมาให้ท้องถิ่นศรีสะเกาไม่มากก็น้อย โดยมีการวิเคราะห์เปรียบเทียบกับพระนอน ที่พบบริเวณใกล้เคียงและมีขนาดใหญ่เช่นกัน ทั้งวัดบ้านสร้างเรื่อง อำเภอเมืองฯ วัดป่าถ้ำผึ้ง อำเภอภูสิงห์ ซึ่งปรากฏรูปแบบลักษณะ ใกล้เคียงกัน คือมีอุษณีษะที่ปราศจากรูปเปลวไฟ มีพระพักตร์รูปไข่ การนุ่งจีวรแบบหน้านาง และอยู่ในอิริยาบถนอนตะแคงขวาแบบ สีหไสยาสน์ ดังที่ไขศรี ศรีอรุณ (2553) และ ธนากิต (2546) กล่าวว่า พระพุทธรูปปางปรินิพพานนั้นพระอิริยาบถนอนตะแคงขวา หลับ พระเนตร พระเศียรหนุนพระเขนย พระกรซ้ายทอดทาบไปตามพระวรกาย พระหัตถ์ขวาหงายวางแนบพื้นข้างพระเขนย แสดง เหตุการณ์ตอนที่พระพุทธองค์ทรงอำลาเหล่าสงฆ์ และทรงเข้าสู่สมาบัติทั้งปวง แล้วจึงดับขันธ์เข้าสู่พระปรินิพพานในคืนวันวิสาขปูรณมี (วิสาขบูชา) ครั้งนั้นเกิดเหตุมหัศจรรย์อันยิ่งใหญ่ทั่วโลกธาตุ ซึ่งรูปแบบดังกล่าวพบที่วัดเจียงอีฯ วัดป่าถ้ำผึ้ง ซึ่งถือเป็นการสร้างตามคติ พระพุทธรูปปางปรินิพพานตามพุทธประวัติตอนสำคัญตอนหนึ่งและเป็นพุทธประวัติตอนสุดท้ายของพระพุทธเจ้า

นอกจากนี้ในราว พ.ศ.2530 มีชาวบ้านคนหนึ่งไปไหว้พระองค์นี้เพื่ออธิษฐานขอยามารักษาโรคมาเลเรีย และปรากฏว่ามีเสียง ออกมาจากองค์พระนอน โดยบอกถึงยารักษาโรค ชาวบ้านจึงไปเล่าให้เจ้าอาวาสรับรู้ เจ้าอาวาสจึงเรียกพระและชาวบ้านทั้งปวงเข้าไป ชุมนุมในวิหารเบื้องหน้าพระนอน ปรากฏว่าการพิสูจน์นั้นเป็นผลสำเร็จ คนตกตะลึงกับพระนอนที่พูดได้ แต่ทุกวันนี้ความเชื่อเหล่านี้ได้

# การประชุมวิชาการระดับชาติ ราชภัฏเลยวิชาการ ครั้งที่ 9 ประจำปี พ.ศ. 2566 "งานวิจัยเชิงพื้นที่เพื่อยกระดับเศรษฐกิจมูลค่าสูงของชุมชน"

จางหายไปภายหลังจากการที่โบกปูนบูรณะองค์พระหลายครั้ง และผู้คนเชื่อว่าหากมานมัสการพระแล้วเดินชมต้นลำดวนในบริเวณวัด และอธิษฐานปรบมือใต้ต้นลำดวน หากดอกลำดวนร่วงลงมา คำอธิษฐานนั้นจะประสบผลตามที่มุ่งหวัง (ยายไข บัวจันทร์ และ สุมน ทิพย์ ศรีสุมังค์, 2565) ดังกล่าวแสดงถึงความศักดิ์สิทธิ์ของพระไสยาสน์ที่มีต่อพุทธศาสนิกชนจนวัดได้พยายามส่งเสริมความเป็นแหล่ง ท่องเที่ยวเชิงพุทธดังคำประกาศเชิญชวนของทางวัดที่ว่า "ไหว้พระพุทธไสยาสน์ ศาสนา ทุกท่านมา ร่วมสวดมนต์ มงคลศรี ทุกอังคาร สานบุญญา บารมี วัดเจียงอี สุขชีวา ห้าโมงเย็น"

#### ข้อเสนอแนะ

ศาสนสถานและรูปเคารพเนื่องในพระพุทธศาสนาลัทธิเถรวาทในจังหวัดศรีสะเกษยังมีไม่มากนัก ซึ่งการศึกษาเพิ่มเติมจะทำ ให้ความรู้เรื่องพระพุทธศาสนาและสิ่งก่อสร้างที่เกี่ยวเนื่องต่างๆ ในจังหวัดศรีสะเกษมีความชัดเจนมากขึ้น และเป็นประโยชน์ในการ ท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมในอนาคตต่อไป เพราะผู้เขียนมองว่า ข้อคิดเห็นประการหนึ่งที่น่าจะเสริมเข้าไปได้กับการท่องเที่ยว คือ การ นำเสนอข้อมูลทางวิชาการ เช่น ข้อมูลทางศิลปกรรม ประวัติความเป็นมา ความสำคัญทางประวัติศาสตร์ ความสำคัญของชุมชน ประวัติศาสตร์ท้องถิ่น และเรื่องของการอนุรักษ์ ซึ่งน่าจะเป็นประโยชน์แก่การปลุกจิตสำนึกมากกว่าการสร้างทัศนคติในเรื่องของความ ศักดิ์สิทธิ์อภินิหารต่างๆ

## เอกสารอ้างอิง

กรมวิชาการ กระทรวงศึกษาธิการ. (2519). พระพุทธรูปในเมืองไทย. กรุงเทพฯ: จงเจริญการพิมพ์.

กรมศิลปากร. (2519). **ตำนานมูลศาสนา.** กรุงเทพฯ: เสริมวิทย์บรรณาคาร.

เกษมสุข ภมรสถิต. (2541). พระพุทธรูปหรือรูปแห่งพุทธ. กรุงเทพฯ: ม.ป.พ..

ไขศรี ศรีอรุณ. (2541). พระพุทธรูปที่ระเบียงรอบองค์พระปฐมเจดีย์. กรุงเทพฯ: อมรินทร์.

ไขศรี ศรีอรุณ. (2553). **พระพุทธรูปปางต่างๆ ในสยามประเทศ.** กรุงเทพฯ: กระทรวงวัฒนธรรม.

เชษฐ์ ติงสัญชลี. (2550). พระพุทธรูปอินเดีย. กรุงเทพฯ: เมืองโบราณ.

ชัยมงคล (2546). **พระพุทธมงคล วัน เดือน ปี บูชามีโชคลาภแก่ชีวิต.** กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์แสงดาว.

โชติรัตน์ สมบุญ. (2556). พระนอนวัดขุนอินทประมูล จังหวัดอ่างทอง และศิลปกรรมต่อเนื่อง : รูปแบบและคตินิยมในการสร้าง
. รายงานการศึกษาเฉพาะบุคคลหลักสูตรศิลปศาสตรบัณฑิต, สาขาวิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ คณะโบราณคดี, มหาวิทยาลัย
ศิลปากร.

ดนัย ไชยโยธา. (2540). **นานาศาสนา.** กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร์.

ดนัย ไชยโยธา. (2525). **พจนานุกรมพุทธศาสตร์.** กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร์.

เทียม นาคขาว. (2511). **ประวัติพระพุทธไสยาสน์ วัดป่าโมก อำเภอป่าโมก จังหวัดอ่างทอง.** อ่างทอง: ที่ระลึกในงานพระราชทาน เพลิงศพพระครูนรสีห์บริหาร กิจุจโกสโส (ปลัก สรีเมือง) ณ ฌาปนสถานวัดป่าโมก อำเภอป่าโมก จังหวัดอ่างทอง วันที่ 20 เมษายน 2511.

ชันยพงศ์ สารรัตน์ และคณะ. (2562). ความสำคัญของทรัพยากรทางวัฒนธรรมภายในวัดเจียงอีศรีมงคลวราราม พระอารามหลวง อำเภอเมืองๆ จังหวัดศรีสะเกษ. ใน **รายงานสืบเนื่องจากการประชุมวิชาการระดับชาติ สรรพศาสตร์ สรรพศิลป์** (115-129). คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.

ธันยพงศ์ สารรัตน์. (2562). พระเจ้านิพพานและลวดลายมงคล 108 ประการที่ฝ่าพระบาท วัดบ้านสร้างเรือง อำเภอเมืองฯ จังหวัดศรี สะเกษ. **วารสารนิติรัฐกิจ มหาวิทยาลัยราชภัฏศรีสะเกษ**. 2(2),1-25.

ธนากิต. (2544). **ประวัติพระพุทธรูปปางต่างๆ.** กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ปิรามิด.

ปฐม หงส์สุวรรณ. (2554). **ตำนานพระพุทธรูปล้านนา : พลังปัญญาทางความเชื่อและความสัมพันธ์กับท้องถิ่น.** กรุงเทพฯ: สำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย (สกว.).

ปรีชาวุฒิ อภิระติง. (2561). ประติมานวิทยาของพระพุทธไสยาสน์ในศิลปะทวารวดีอีสาน. **วารสารศิลปกรรมศาสตร์** มหาวิทยาลัยขอนแก่น. 10(2), 373-409.



ประทีป ทองเปลว. (2544). **ไหว้พระเสริมบารมี.** กรุงเทพฯ: ไพลิน.

ประวัติวัดเจียงอี. (2560). ม.ป.ท..: ม.ป.พ..

พชรพร งามสินจำรัส. (2558). **ศิลปกรรมและรูปทรงสันนิษฐานวัดพระนอน ตำบลคลองสวนพลู อำเภอพระนครศรีอยุธยา จังหวัด พระนครศรีอยุธยา**. รายงานการศึกษาเฉพาะบุคคลหลักสูตรศิลปศาสตรบัณฑิต, สาขาวิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ คณะ
โบราณคดี, มหาวิทยาลัยศิลปากร.

พระครูวิจิตปัญญาธร. (17 ธันวาคม 2565). [ธันยพงศ์ สารรัตน์ และคณะ, ผู้สัมภาษณ์].

พระพุทธรูปและเทวรูป : ศิลปะทวารวดี ศิลปะทักษิณ และศิลปะร่วมแบบเขมร. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์คติ.

พระหล่อ พุทธศิลป์ในพระพุทธศาสนา. (2554). กรุงเทพฯ: ศูนย์ศิลปวัฒนธรรม วิทยาลัยราชพฤกษ์.

พิเศษ เจียจันทร์พงษ์. (2546). หาพระ หาเจ้า. กรุงเทพฯ: มติชน.

ยายไข บัวจันทร์. (17 ธันวาคม 2565). [ธันยพงศ์ สารรัตน์ และคณะ, ผู้สัมภาษณ์].

ราชบัณฑิตยสถาน. (2556). **พจนานุกรมศัพท์วรรณคดีไทย.** กรุงเทพฯ: ราชบัณฑิตยสถาน.

วรรณิภา สุเนตา. (2547). **ชัยวรมันที่ 7 : มหาราชองค์สุดท้ายของอาณาจักรกัมพูชา.** กรุงเทพฯ: มติชน.

ศักดิ์ชัย สายสิงห์. (2554). **พระพุทธรูปสำคัญและพุทธศิลป์ในดินแดนไทย.** กรุงเทพฯ: เมืองโบราณ.

สาวิตรี พิสณุพงศ์. (2562). พระพุทธไสยาสน์และลวดลายมงคล 108 ประการบนฝ่าพระบาทวัดพระพุทธโจลนิพเพียน กรุงอุดงมีชัย ประเทศกัมพูชา. **วารสารประวัติศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ.** 7(1), 160-170.

สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส. (2534). พระปฐมสมโพธิกถา : พุทธประวัติฉบับพิสดาร. กรุงเทพฯ: บรรณกิจ. สมบัติ จำปาเงิน. (2515). พระพุทธปฏิมาเมืองไทย. กรุงเทพฯ: ชมรมเด็ก.

สมมรรค กั๊วพิศมัง. (2547). **มรดกประติมากรรม : มรดกตกทอดที่มั่งคั่งทางศาสนาของประเทศไทย.** ม.ป.ท.: ม.ป.พ..

สุมนทิพย์ ศรีสุมังค์. (17 ธันวาคม 2565). [ธันยพงศ์ สารรัตน์ และคณะ, ผู้สัมภาษณ์].

สุภัทรดิศ ดิศกุล, หม่อมเจ้า. (2518). **ศิลปะในประเทศไทย.** กรุงเทพฯ: กรุงสยามการพิมพ์.

สำนักงานจังหวัดศรีสะเกษและภาคีเครือข่าย. (2545). **ประวัติศาสตร์ วัฒนธรรม และภูมิปัญญาท้องถิ่น : ประวัติอำเภอ ตำบล** หมู่บ้าน ของจังหวัดศรีสะเกษ. ศรีสะเกษ: ศรีสะเกษการพิมพ์.

สำลี ศรปัญญา. (2544). **รวมศาสนสถานโบราณในจังหวัดศรีสะเกษ.** อุบลราชธานี: ยงสวัสดิ์อินเตอร์กรุ๊ป.

สุจิตต์ วงษ์เทศ (บรรณาธิการ). (2545). **อัฟกานิสถาน : แหล่งผลิตพระพุทธรูปแห่งแรกของโลก.** กรุงเทพฯ: มติชน.

แหล่งศิลปกรรมจังหวัดศรีสะเกษ. (2545). ม.ป.ท..: ม.ป.พ..

อรุณรัตน์ วิเชียรเชียว. (2554). **พระพุทธรูปในล้านนา**. เชียงใหม่: โรงพิมพ์ตะวันเหนือ.

อลงกรณ์ ประมวญทรัพย์. (2558). พุทธปฏิมาไสยาสน์ขนาดใหญ่ในดินแดนไทย : คติการสร้างที่ปรับเปลี่ยนและความสัมพันธ์กับขนาด การสร้าง. **วารสารศิลปากรฉบับภาษาไทย สาขามนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ และศิลปะ**. 8(2), 1553-1565.

โอม รัชเวทย์. (2547). **เส้นสีลายวาด ปางพระพุทธรูป.** กรุงเทพฯ: เพื่อนเด็ก.

พระครูสารภัทรกิจ (พานิช ดวงมณี). (2561). **ศึกษาคติการสร้างพระพุทธรูปขนาดใหญ่ในสังคมไทย : กรณีศึกษาจังหวัดศรีสะเกษ**. วิทยานิพนธ์หลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต, สาขาวิชาพระพุทธศาสนา คณะพุทธศาสตร์, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช วิทยาลัย.

+

-

